

# Octavio Paz y el surrealismo francés (Sobre *Noche* en claro)<sup>335</sup>

Ludwig Schrader

#### Universidad de Düsseldorf

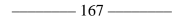
Las siguientes reflexiones están dedicadas a un texto que muy probablemente no es uno de los más conocidos de Octavio Paz. Merece, sin embargo, todo nuestro interés. Es cierto que por un lado puede ser leído como texto suelto, aislado, lectura legitimada al menos en algunos pasajes de los escritos teóricos del autor: «Por sí misma, cada creación poética es una unidad autosuficiente»; «Cada poema es único, irreductible e irrepetible» 336. Pero por otro lado, Noche en claro, dada la cantidad de «señales» que contiene, invita tan claramente a una lectura intertextual que equivaldría a una consciente reducción del significado el no perseguir aquellas indicaciones. El trasfondo cuyo conocimiento presupone Noche en claro es el surrealismo francés. Es como quien dice una influencia mutua cuando el surrealismo francés sirve para ilustrar nuestro texto y éste mismo, así lo esperamos, contribuye a una ilustración más matizada de las relaciones que unen a Octavio Paz sobre todo con André Breton.

Ι

Octavio Paz (nacido en 1914) -sobra presentarlo como uno de los representantes más importantes de la vida intelectual en México337- ofrece bastantes afinidades con el surrealismo, movimiento por el cual se interesa desde los años cuarenta, pero también ofrece importantes diferencias. Las afinidades residen en particular en las siguientes posiciones: valor de lo alógico, de la imaginación -reacción negativa frente a toda posición que considere la imitación de la realidad, elemento central de la literatura- papel central de la metáfora revolucionaria en su función de reunir elementos lo más lejanos los unos de los otros -autonomía de la poesía y su propósito de cambiar el mundo, a saber, de reconciliar contradicciones y oposiciones- papel fundamental de la mujer y del amor -relaciones estrechas con los comienzos de la modernidad-, es decir con ciertos autores del siglo XIX francés y el romanticismo alemán, en particular con Novalis, sin que haya contradicción con la propia originalidad del autor, acentuada casi como actitud revolucionaria338. En lo que a la imaginación se refiere, citemos el juicio de Lloyd King que acentúa más bien las diferencias: según él la imaginación para los surrealistas es «a mean of discovering the Absolute, but [they] did not assume that this activity should result in a work, that is a poem»; en cambio para Paz «the poem is the Absolute, the primary manifestation of the sacred»339. Creemos muy justificada esta referencia al carácter existencial de la poesía llamada «sagrada» por Octavio Paz; es una posición que distingue a Paz claramente, por ejemplo, de los intereses parasicológicos de André Breton. Es muy importante también la divergencia en cuanto a la razón última de la poesía tal como la describe Meyer-Minnemann:

La producción literaria es para Breton y sus compañeros un ejercicio de vida que -como praxistiene por fin cambiar la vida social, siendo ésta causa de la progresiva deformación del hombre y de sus facultades naturales. Paz, en cambio, no postula este

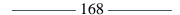
derecho. Para él la meta de la «actividad poética» es ante todo «el poema» que, por cierto, se opone con su nacimiento a la vida social como expresión de algo «otro» (y esto significa, en el marco de la modernidad, necesariamente una crítica), pero no espera que el acto de su producción sea ya un acontecimiento modificador de la vida social340.



Mencionemos también en este contexto a Alain Bosquet y su concepción de un «surréalisme tellurique». Bosquet opera con una definición bastante ancha de «surrealismo», al conceder a Octavio Paz, Miguel Ángel Asturias y a otros el mérito de haber realizado algo así como el verdadero surrealismo universal341. Este punto de vista puede ser considerado con escepticismo, pero la idea de Bosquet subraya la existencia de relaciones muy concretas entre el surrealismo francés y Latinoamérica o autores latinoamericanos. Es conocido, por ejemplo, que Asturias, durante su estancia en París en los años veinte, se inspiró, al menos parcialmente, en el grupo surrealista. Octavio Paz tuvo contactos muy intensos con Breton y Péret en París en 1946342 -volveremos al asunto. Por otra parte, habría que mencionar las estancias de André Breton en México (donde estuvo por primera vez en 1937) y en reservas de indios en los Estados Unidos, y a Benjamin Péret que vivió exiliado en México entre 1941 y 1945343; es editor de una Anthologie des mythes, légendes et contes populaires d'Amérique y tradujo al francés partes de Piedra de sol de Octavio Paz344. La introducción que escribió este poeta surrealista para su colección de mitos es, más que estudio etnológico, expresión de la fascinación que ejercen sobre el autor los mitos antiguos que considera confirmación de ideas surrealistas:

[...] la richesse et la variété des interpretations cosmiques que les primitifs ont inventées, témoignent

de la vigueur et de la fraîcheur d'imagination de ces peuples. Ils montrent qu'ils ne doutent pas que «le langage a été donné à l'homme pour qu'il en fasse un usage surréaliste» 345, conforme à la pleine satisfaction de leurs désirs. 346

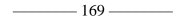


Creo que no es suficiente hablar, como lo hace Gómez-Gil, de la «afinidad» de Octavio Paz «con el superrealismo» sólo «en el aspecto técnico» 347, sobre todo si tomamos en consideración cómo se pronuncia Octavio Paz acerca del surrealismo. Paz se ha expresado sobre este movimiento en varios ensayos, especialmente en *El surrealismo* y en *André Breton o la búsqueda del* comienzo, igualmente en su respuesta al cuestionario de André Breton sobre el arte mágico y además varias veces en su libro poetológico El arco y la lira348. «Escribir sobre André Breton con un lenguaje que no sea el de la pasión es imposible. Además, sería indigno» 349. Estas palabras del comienzo de André Breton o la búsqueda del comienzo caracterizan muy claramente la actitud de Octavio Paz frente a André Breton y su grupo: a pesar de las mencionadas diferencias es mucho más que meramente «simpatizante». El surrealismo aparece en todos los juicios de Octavio Paz como fenómeno de última importancia, a veces hasta como punto culminante de toda la «modernidad», con su origen en el romanticismo que Octavio Paz casi nunca deja de mencionar:

Novalis había dicho: «La poesía es la religión natural del hombre». Blake afirmó siempre que sus libros constituían las «sagradas escrituras» de la nueva Jerusalén. Fiel a esta tradición, el surrealismo busca un nuevo sagrado extrarreligioso, fundado en el triple eje de la libertad, el amor y la poesía 350.

Según Paz, Breton fue «uno de los centros de gravedad de nuestra época» 351. Por otra parte, Paz expresa también muy claramente su escepticismo en cuanto a la «escritura automática». Como se sabe, ella es un factor central en Breton -en su teoría, bien entendido-; no entramos en el problema de la pretendida práctica espontánea. La escritura automática es algo dudoso para Octavio Paz:

Aunque se pretende que constituye un método experimental, no creo que sea ni lo uno ni lo otro. Como experiencia me parece irrealizable, al



menos en forma absoluta. Y más que método la considero una meta: no es un procedimiento para llegar a un estado de perfecta espontaneidad o inocencia sino que, si fuese realizable, sería ese estado de inocencia. Ahora bien, si alcanzamos esa inocencia -si hablar, soñar, pensar y obrar se han vuelto ya lo mismo-, ¿a qué escribir? El estado a que aspira la «escritura automática» excluye toda escritura. Pero se trata de un estado inalcanzable352.

No tenemos la intención de citar todos los juicios de Octavio Paz sobre el surrealismo ni tampoco la de examinar hasta qué punto estos juicios, exteriorizados como se sabe muchas veces a guisa de confesiones, pueden haber ejercido una influencia sobre la literatura crítica. Habría que reflexionar también sobre la subjetividad de Octavio Paz que es de suponer en sus ensayos: ¿habla Octavio Paz, como quien dice, objetivamente sobre el surrealismo, o habla más bien sobre sus propias convicciones acerca de la

esencia y función de la poesía que ve confirmadas por el grupo parisino? Una posible respuesta la da el mismo Octavio Paz cuando dice:

[...] diré que en muchas ocasiones escribo como si sostuviese un diálogo silencioso con Breton: réplica, respuesta, coincidencia, divergencia, homenaje, todo junto353.

Todos estos juicios son teóricos. Repetimos que no queremos dar la lista completa, y además vamos a dejar de lado durante un rato la teoría de Octavio Paz. Es decir: en la literatura de la modernidad, o sea *grosso modo* desde el romanticismo, la teoría poetológica tiene indiscutiblemente su importancia específica. La prosa teórica no es en principio una crítica más o menos normativa que se orienta en ejemplos ya existentes sino más bien el esbozo de posibilidades futuras. La teoría se convierte tendencialmente en postulado con frecuencia utópico; la teoría puede, pues, preceder a los textos poéticos. La poesía de Novalis, dice Hugo Friedrich, «puede ser pasada por alto. Sus reflexiones, como las encontramos en los fragmentos y en algunas páginas del *Ofterdingen*, se le adelantan en mucho» 354. Textos poéticos no ejercen, pues, necesariamente el efecto «ontológico» que la poetología de su autor les quiere atribuir -pensemos tan sólo en *El arco y la lira* y el capítulo que dedica el autor a *La revelación poética*, donde leemos por ejemplo:



La poesía nos abre la posibilidad de ser que entraña todo nacer; recrea al hombre y lo hace asumir su condición verdadera, que no es la disyuntiva: vida o muerte, sino una totalidad: vida y muerte en un solo instante de incandescencia355.

Aun cuando Paz habla explícitamente de problemas hermenéuticos -de la re-creación del poema por el lector: «el lector recrea el instante y se crea a sí mismo» 356-, se trata más bien de una esperanza y una visión. La teoría, así podríamos decir sin exagerar, adquiere ella misma un carácter poético. Claro está que tal teoría 357 constituye una ayuda muy importante para la interpretación, aunque niega rotundamente la necesidad de interpretar («La imagen se explica a sí misma» 358). Puede servirnos de preparación, puede aclarar la intentio auctoris, amplía nuestro ángulo de percepción enseñándonos por ejemplo posibles aspectos no convencionales, pero en ningún caso es cierto que la teoría de un autor sea una ley absoluta para quien interpreta sus poemas.

II

Las relaciones de Octavio Paz con el surrealismo podemos estudiarlas, claro está, no sólo basándonos en sus declaraciones, sino también en textos poéticos, fijándonos en la temeridad de las metáforas, analizando ciertos temas y motivos, y hay al menos un caso en que la estructura entera de un poema revela mucho a ese respecto. Es Noche en claro, a la que nos vamos a dedicar ahora. Nos permitimos el lujo de no tomar en consideración las obras completas de Octavio Paz y de presentar como resultado elementos surrealistas provenientes de textos diferentes, sino que vamos a escoger un solo texto que parece merecerlo: es precisamente Noche en claro, de la colección Salamandra (publicada en 1962 y que contiene textos compuestos entre 1958 y 1961), texto que alude al surrealismo de la manera más directa posible por estar dedicado A los poetas André Breton y Benjamin Péret. Se presenta, pues, como recuerdo del año 1946. Benjamín Péret, -dice Octavio Paz en otro sitio, «me llevó al café de la Place Blanche. Durante una larga temporada vi a Breton con frecuencia. Aunque el trato asiduo no siempre es benéfico para el intercambio de ideas y sentimientos, más de una vez sentí esa corriente que une realmente a los interlocutores, inclusive si sus puntos de vista no son idénticos»359.

Más directamente referidas a *Noche en claro*, aunque por lo demás bien generales, son las observaciones de Octavio Paz que se encuentran al final de su necrología sobre Benjamin Péret en el volumen tercero de las obras completas del mismo:

Je me souviens surtout de quelques heures que nous avons passées dans un café, Breton Péret et moi. J'ai oublié de quoi nous avons parlé et je ne pourrais à présent plus dire pourquoi cette soirée m'avait tellement ému, mais je sais que depuis lors la nuit universelle et ma nuit personelle sont devenues plus claires. Quelque temps après, j'ai écrit un poème, *Nuit au clair*, qui évoque cette soirée. Le poème saura peut-être dire mieux que ces lignes ce que signifiait pour moi l'amitié de Benjamin Pèret<sup>360</sup>.

Tiene toda la razón Bareiro-Saguier cuando considera la dedicación y el principio de *Noche en claro* testimonio de amistad y hasta habla, aunque entre comillas, de la «pertenencia» de Octavio Paz a la «escuela surrealista» 361.

Sea como sea -acordémonos de que a ese respecto Octavio Paz se expresa de manera más reservada-, *Noche en claro* evoca, en 146 versos libres prácticamente sin puntuación, el siguiente movimiento, que creemos que se compone de cuatro partes bien distinguibles:

I. (1-54): Noche de otoño en París - el otoño se acerca como «ciego gigante» (5) - calles animadas - aparición misteriosa de una mujer:

Una prostituta bella como una papisa Cruzó la calle y desapareció en un muro verduzco La pared volvió a cerrarse

(vv. 18-20)

La ciudad, como quien dice personalizada, es «encarnación del deseo» (36) - el tiempo parece modificar su cualidad: el «otoño», el «año» (40, 41, 43) dejan el paso a un tiempo esencialmente diferente, descrito en términos paradójicos:

El tiempo daba vueltas y vueltas y no pasaba No pasaba nada sino el tiempo que pasa y regresa y no pasa

(vv. 53-54)

A estas evocaciones de «datos exteriores», por decirlo así simplificando, se agregan las experiencias interiores de «nosotros tres» (los amigos aludidos en la dedicatoria y el yo lírico). Tres veces aparece en esta primera

parte la fórmula «Algo se prepara / dijo uno de nosotros» (11 s.) con variaciones (24 s. y 37 s.) como para anunciar la experiencia, casi diríamos mística, del tiempo que ya no es tiempo. Esa espera se expresa igualmente por un vocabulario de la apertura o iniciación. La pared por la que desaparece aquella mujer «volvió a cerrarse» (20) pero este cierre no es definitivo ya que el texto continúa evocando lo contrario:

Todo es puerta

y aparecen numerosos términos afines:

Se abre de par en par la vida

(v. 23)

Se abrió el minuto en dos

*Leí signos* en la frente de ese instante Los vivos están vivos

(vv. 26-28)

Los muertos están vivos

(v. 30)

La ciudad se abre como un corazón

(v. 33)

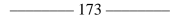
Tales «revelaciones» van acompañadas de otro elemento que permite hablar de semejanza con la experiencia mística: los personajes tan concretos que encontrábamos al principio en un ambiente también concreto (verso 1) abandonan hacia el final de la primera parte su identidad:

Nadie tenía sangre nadie tenía nombre No teníamos cuerpo ni espíritu No teníamos cara

(vv. 50-53)

También la localidad es trascendida cuando el «Café de Inglaterra» se convierte por momentos en «underground de Londres» (45) -metrópoli en que tiene vigor la fórmula «Nadie tenía cara» (44) que corresponde a «No teníamos cara» (52). Suponemos que este paralelismo entre «nadie» y la primera persona del plural expresa la afinidad, por no decir la solidaridad, entre los poetas y todos los demás hombres.

II. (55-84): Aparición en el café de «la» (no: «una») «pareja adolescente» (55)- los jóvenes con rasgos bastante cotidianos pero elevados desde el principio por dos elementos: el artículo definido (que los introduce en el fondo como siendo ya conocidos) y la cita de Góngora «venablo de Cupido» (56) tomada del *Polifemo* -«Era Acis un venablo de Cupido» (v. 193)- y tendría, al igual que otra cita del *Polifemo* antepuesta a *Himno entre ruinas* -«donde espumoso el mar siciliano...» (v. 25)- la función de evocar un trasfondo mítico para los acontecimientos que siguen. El que Octavio Paz se refiera a este propósito a Góngora constituye una ligera aunque simpática contradicción al hecho de que en un contexto teórico Paz utilice a Góngora



precisamente para demostrar lo que no considera moderno362. -La mano del muchacho está en el hombro de la muchacha, gesto de nuevo muy cotidianopero esta mano adquiere enseguida un significado inesperado: aparece también dibujada en medio del texto con las cuatro letras L-O-V-E escritas con tinta en los cuatro dedos, como suelen hacerlo los alumnos. Es mano de un alumno, y es más:

Oh mano collar al cuello ávido de la vida

Pájaro de presa y caballo sediento Mano llena de ojos en la noche del cuerpo Pequeño sol y río de frescura Mano que das el sueño y das la resurrección Todo es puerta Todo es puente

(vv. 70-75)

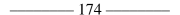
Paz utiliza, pues, una fórmula ya conocida, sugerencia de una revelación. Al igual que la primera parte, también la segunda termina con una experiencia al menos inusitada, a saber, con una verdadera visión de la armonía del cosmos. La mano es signo de amor entre los dos jóvenes y al mismo tiempo, con las letras L-O-V-E, «ardiendo como astros», abre la perspectiva hacia «la otra orilla», término clave y predilecto de Octavio Paz: designa el estado de la unidad nuevamente adquirida, de la reconciliación del hombre consigo mismo, del conocimiento:

Mira correr el río de los astros Se abrazan y separan vuelven a juntarse

(vv. 80-81)

III. (85-110/11): Evocación de la noche - separación de los amigos - el viento de otoño - melancolía ante el transcurso del tiempo: tales son poco más o menos los «datos concretos» que, sin embargo, dicen poco sobre lo que en realidad ocurre en esta tercera parte. En cuanto a la primera y la segunda, hemos trazado algo así como un movimiento desde la vida exterior hacia la revelación. En cambio, en las dos últimas partes nos encontramos desde el principio ante la visión. La tercera parte empieza por «La noche se *abre*» (85),

la cuarta por «La ciudad se *despliega*» (112) -vocabulario de revelaciones. En la tercera parte, lo que acabamos de llamar «visión», no es ni más ni menos que «reprise» de «temas» o «motivos» ya evocados antes, que aparecen ahora en nuevas combinaciones asociativas y metafóricas, o dicho de otra manera, presenciamos un encadenamiento de todo con todo, bastante difícil de describir. La noche, «motivo» del verso primero de esta tercera parte (85), es «Mano inmensa» (86), y poco antes, la mano tenía que ver con la armonía cósmica. De tal identificación pasamos a



lo «hermenéutico»: la noche es también «Constelación de signos» (87) -y esto significa sin duda más que mera amenidad del cielo estrellado-, la noche es «Escritura silencio que canta» (88), «Sílabas que alguien dice» (90), «Ecos llamadas señas laberintos» (93). Todo desemboca en un imperativo «lee los signos», cuando el tiempo mismo, o más exactamente el momento particular, es fuente de revelaciones:

Parpadea el instante y dice algo Escucha abre los ojos ciérralos

(vv. 94-95)

Es verdad que el texto no comunica un mensaje claro, nos lleva más bien a través de alusiones hacia la historia más reciente -«Siglo tallado en un aullido / Pirámide de sangre (106 s.)- y hacia el lamentable carácter linear del tiempo - «Horas royendo el día el año el siglo el hueso» (108)- y luego hacia una antítesis bastante enigmática formada por elementos paralelos y quiásticos:

Hemos perdido todas las batallas Todos los días ganamos una

(vv. 109-110)

La fórmula «Algo se prepara» aparece también en esta tercera parte (97) y

no es imposible que una «batalla ganada» tenga algo que ver con dicha

fórmula. La traducción francesa de Léna Leclerq termina en los versos:

Nous avons perdu toutes les batailles

Chaque jour nous en gagnons une 363

Sin embargo, la estructura sintáctica de los versos 109 a 111 sugiere la

transición hacia la cuarta parte en este mismo lugar y la realización de aquel

«Algo se prepara» en la misma. La palabra «Poesía» (111) es una especie de

puente entre la tercera y la cuarta parte. La estructura sintáctica que las reúne

sigue siendo ambivalente: al leer el texto en voz alta es casi inevitable

considerar «Poesía» complemento directo de «ganamos» (hay que admitir que

esto supone un encabalgamiento, único en el texto). Por otra parte, «Poesía»

puede relacionarse como aposición con «La ciudad». Entonces resulta una

posición quiástica de los principios de la tercera y de la cuarta parte:

La noche se abre

Mano inmensa

/.../

(v. 85)

\_\_\_\_\_ 175 \_\_\_\_

Hemos perdido todas las batallas Todos los días ganamos una Poesía La ciudad se despliega

(vv. 109-111)

IV. (111/112-146): Evocación de la ciudad que «se despliega» - identificación con la mujer -identificación de lo femenino con el cosmos - revelación de la esencia del tiempo y del espacio. En esta última parte culminan las identificaciones iniciadas en partes anteriores. Llega a su cumbre sobre todo lo que llamábamos lo «hermenéutico». Lo que rodea al hombre son signos. Por un lado se revelan en forma metafórica relaciones secretas; leemos por ejemplo:

Tus axilas son noche pero tus pechos día Tus palabras son de piedra pero tu lengua es lluvia

(vv. 121-122)

Por otro lado, y en especial hacia el final, se acumulan fórmulas explícitamente oximoróticas -es decir que como en la mística lo esencial no se puede expresar en términos lógico-racionales. Lo esencial es, según parece, la esencia del espacio, del amor<sup>364</sup> y del tiempo- y la extraña identidad de ellos: «Ciudad o Mujer Presencia» / «Ciudad Mujer Presencia» (117; 145). Hasta el vocabulario «hermenéutico» aparece con signo negativo cuando llega el instante supremo:

Aquí cesa todo discurso Aquí la belleza no es legible Aquí la presencia se vuelve terrible
Replegada en sí misma la Presencia es vacío
Lo visible es invisible
Aquí se hace visible lo invisible
Aquí la estrella es negra
La luz es sombra luz la sombra
Aquí el tiempo se para
Los cuatro puntos cardinales se tocan
Es el lugar solitario el lugar de la cita
Ciudad Mujer Presencia
Aquí comienza el tiempo.

(vv. 134-146)

El último verso marca un nuevo comienzo y posiblemente sugiera una estructura cíclica del texto (el paralelo más importante sería a este respecto



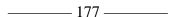
Piedra de Sol)365. Pero atribuimos más importancia a las fórmulas paradójicas -pensemos también en lo paradójico del título Noche en claro-, fórmulas paradójicas cuya experiencia es posible sólo por instantes: «Aquí el tiempo se para» - «Aquí comienza el tiempo». Uno puede acordarse legítimamente de las ya citadas líneas de El arco y la lira en que el autor habla de la «totalidad: vida y muerte en un solo instante de incandescencia».

#### Ш

Tenemos que pasar por alto algún que otro aspecto de *Noche en claro* que sin duda merecería un análisis más detallado, para volver al problema que planteamos al principio: Paz y Breton. *Noche en claro* tiene que ver con el surrealismo no sólo por la dedicación sino también por su temática y rasgos estilísticos que lo acercan en varios pasajes al «pastiche». Se puede constatar como mínimo que *Noche en claro* contiene alusiones a textos poéticos de

André Breton. Pensamos en *Tournesol* (1923), en *L'Union libre* (1931) y en *Nadja* (1928). Pueden estar aludidos también *Les dernières nuits de Paris* de Philippe Soupault (1928 como *Nadja*).

Un primer rasgo común entre ambas partes es la idea general del carácter misterioso del trivial mundo exterior. Lo hemos demostrado en *Noche en claro* y llamamos la atención ahora a *Tournesol* y *Nadja*. En ambos casos un personaje femenino es portador del misterio, se trata de una «belle inconnue». Así al menos se la llama en *Tournesol*, donde aparece con rasgos mágicos -no echa sombra-, representando algo así como la encarnación de la estrecha unión entre lo femenino y lo erótico por un lado y por otro la revelación de un mundo esencialmente diferente del mundo y del París cotidiano:



Les pigeons voyageurs les baisers de secours Se joignaient aux seins de la belle inconnue Dardés sous le crêpe des significations parfaites Une ferme prospérait en plein Paris Et ses fenêtres donnaient sur la voie lactée<sup>366</sup>

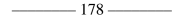
(vv. 17-21)

Esta unión aparece de una manera más explícita aún en *Les dernières nuits* de *Paris* de Soupault, donde Georgette, una prostituta, encarna el misterioso París nocturno; es verbalmente comparada con la ciudad y con la noche:

Cette nuit-là, tandis que nous poursuivions ou plus exactement que nous filions Georgette, je vis Paris pour la première fois. La ville n'était donc pas la même. Elle se dressait au-dessus des brumes, tournant comme la terre sur elle-même, plus féminine que de

coutume. Elle se resserrait dans chaque détail que je remarquais. Et Georgette elle-même devenait une ville 367.

Y poco más abajo: «Elle était la nuit même et sa beauté était nocturne» 368. Pero sobre todo hay que hablar de la protagonista de Nadja de Breton, otra «bella desconocida» -que se llama como se llama «porque en ruso es el principio de la palabra esperanza y porque es solamente el principio» 369. Nadja quiere expresar, así podríamos decir, algo no cumplido, algo no acabado. El yo narrador tiene la impresión de que Nadja es «un genio libre, algo como uno de los espíritus del aire que ciertas prácticas mágicas permiten a uno atarse a sí mismo por momentos» 370. La realidad, dice él, está «acostada a los pies de Nadja como un perro socarrón» 371. Nadja, con su identidad incierta, que el yo narrador se esfuerza en vano por esclarecer, es una especie de encarnación del azar objetivo. Citamos a Gisela Steinwachs, que con motivo de la célebre mano de Nadja (a la cual volveremos dentro de pocos instantes) habla de Nadja tratando de «disolver el mundo exterior en signos relacionados sea con ella sea con Breton de una manera casi mágica» y habla además de lo cerca que están de la intención de Breton estos intentos «de descifrar la vida como un criptograma en el cual los hechos desempeñan la función de signos»372.



El texto de Octavio Paz ofrece elementos parecidos, empezando por la «bella desconocida» con la habilidad mágica, al menos sugerida, de atravesar muros. El que sea prostituta no debe engañarnos ya que también en la vida de Najda hay acontecimientos profundamente dudosos. Por lo demás, ya hemos aludido a la identificación ciudad-mujer en Paz. Las dos o las dos en una son en Paz también entidades que están lo más cerca de los misterios de la vida:

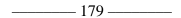
(vv. 117-118)

Mencionemos otra vez la mano a la que tanta importancia se atribuye por la sola ilustración visual en *Noche en claro* y que es, como decíamos, portadora de importantes signos cósmicos y es uno ella misma<sup>373</sup>. Casi puede ser considerada cita de *Nadja* donde la mano (y el guante) aparecen con cierta frecuencia. Nadja compone por ejemplo un montaje de la cara de una mujer y una mano, reproducida también como ilustración. En otro lugar, una constelación en el cielo, quizás imaginada, hace que Nadja hable conmovidamente de la profunda, aunque poco explícita importancia de la mano:

Elle est encore très distraite et me dit suivre sur le ciel un éclair que trace lentement une main. «Toujours cette main». Elle me la montre réellement sur une affiche, un peu au-delà de la libraire Dorbon. Il y a bien là, très au-dessus de nous, une main rouge à l'index pointé, vantant je ne sais plus quoi. Il faut absolument qu'elle touche cette main, qu'elle saute à plusieurs réprises pour atteindre et contre laquelle elle parvient à plaquer la sienne. «La main de feu, c'est à ton sujet, tu sais, c'est toi» 374.

No se trata de coincidencias literales; hay que admitir que también en las funciones de una y otra mano hay diferencias. Pero tenemos congruencias en los siguientes puntos: aquí la mano del alumno con letras de tinta, allí la mano en el cartel de anuncios con el índice acentuado, simbolizan el misterio de lo cotidiano; tienen algo que ver con el cosmos y el destino; son signos de la

importancia central de lo femenino. Una alusión aún más directa a Breton puede ser lo que en *Noche en claro* se dice de las estrellas (que en tan estrecha relación están con la mano): «Hablan entre ellos un lenguaje de incendios» (82). Es que para Nadja también el fuego más allá



del pasaje citado desempeña un papel importante como imagen de su relación con el yo narrador<sup>375</sup>.

Además de tales elementos temáticos hay que llamar la atención sobre un procedimiento formal empleado por Paz que recuerda un modelo bretoniano: nos referimos a las anáforas de la cuarta parte, que subrayan sugestivamente la identidad de mujer y cosmos. El modelo bretoniano en el que uno piensa casi automáticamente es *L'union libre*, poema basado en la misma temática, compuesto sin verbos, enteramente según un esquema anafórico: se trata de un «blason du corps féminin», por decirlo así, pero escrito a la surrealista y en función de la idea de que nuevas combinaciones verbales también crean realidades inéditas. Encontramos entre Paz y Breton hasta coincidencias de vocabulario. Confrontemos algunos versos:

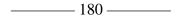
|    | L'union libre            |     | Noche en claro             |
|----|--------------------------|-----|----------------------------|
| 8  | Ma femme []              |     |                            |
|    | []                       |     |                            |
| 10 | A la langue de pierre    | 122 | Tus palabras son de piedra |
|    | incroyable               | 121 | Tus axilas son noche pero  |
| 20 | Ma femme aux aiselles    | 121 | Tus axilas son noche pero  |
|    | []                       |     | tus pechos día             |
| 21 | De nuit de la Saint-Jean |     |                            |
| 33 | Aux seins de nuit        |     |                            |
| 37 | Ma femme au ventre de    | 118 | Abanico que muestras y     |
|    | dépliement d'éventail    |     | ocultas la vida            |
|    | des jours                |     |                            |

41 Au dos de lumière

123 Tu *espalda* es el *mediodía* del mar

126 Tu *vientre* la respiración del mar la pulsación del *día* 

Breton no constituye por sí solo -y mucho menos con sólo tres obras en que nos basamos aquí- «el» surrealismo. Pero si se reconoce como válido nuestro procedimiento de trabajar con textos aislados, entonces será legítimo hablar de afinidades muy pronunciadas hasta, como hemos visto, la coincidencia en lo verbal entre Paz y Breton. Existe, pues, lo que Octavio Paz Ilamaba, hablando de su relación con Breton, «coincidencia» y «homenaje». -Hay que preguntarse si no existe también según el mismo texto «réplica» y «divergencia».



### IV

Tenemos en efecto indicios en este sentido, aun en los pocos textos en que nos basamos. Echemos de nuevo una mirada sobre las partes anafóricas que acabamos de tratar. En Paz encontramos varias veces la palabra «pero», que subraya de manera completamente normal el contraste entre varias imágenes:

Tu frente delira pero en tus ojos bebo cordura

(v. 120)

No es imposible -seamos prudentes- que este «pero» indique también un contraste entre *L'union libre* y *Noche en claro*: al «aux seins de nuit» de Breton se opone el «pero tus pechos día» (33/121). Habría que añadir que Paz emplea

verbos conjugados. En un pasaje, aquel «pero» pone fin a la enumeración anafórica en un momento interesante. *L'union libre* dedica cuatro versos al «sexe de glaïeul» etc. (51 ss.). *Noche en claro* responde con un solo verso que reza así:

Pero tu sexo es innombrable

(v. 130)

Es la transición hacia el punto culminante del que hemos hablado en la cuarta parte de *Noche en claro* y compuesto con un «aquí» anafórico.

Aunque no se quiera explicar los parentescos y diferencias entre *L'union libre* y *Noche en claro* en el sentido de una réplica consciente, el último ejemplo alegado sigue siendo interesante y característico. Aquel «innombrable», situado en un punto en que Breton enumera imágenes, indica una diferencia central: Paz acentúa por regla general mucho más que Breton el vocabulario de lo indecible que se puede expresar únicamente por paradojas y que se encuentra en estrecha relación con la preocupación por el tiempo. En Breton encontramos las metáforas más atrevidas e inéditas pero faltan fórmulas tan estrictamente paradójicas como «Los muertos están vivos» (30), «Nada se dice excepto lo indecible» (39), «El tiempo que pasa y regresa y no pasa» (54), «Silencio que canta» (88), «Lo visible es invisible» (138) etc.

Esta observación parece que enlaza con otro resultado que sirve para subrayar las diferencias entre Paz y Breton. Nos referimos a la instancia que llamamos narrador, o yo lírico. En Breton, ese yo parece ser diferente del que encontramos en Paz. En *Tournesol* y *Nadja*, este yo se llama André Breton. Piénsese tan sólo en el final de *Tournesol*.

Et pourtant le grillon qui chantait dans les cheveux de cendre Un soir près de la statue d'Etienne Marcel

(vv. 28-31)

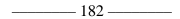
\_\_\_\_\_181 \_\_\_\_\_

Piénsese también en el hecho de que Breton haya atribuido a este poema una función precognitiva376. Con esta idea no se convierte en un poeta meramente autobiográfico pero hay que subrayar lo siguiente: por grande que sea -lo mismo en Nadja- el misterio que hay con la «bella desconocida», con la mano, con las coincidencias inesperadas («azares objetivos»), siempre se refiere a André Breton residente en París. El movimiento se dirige hacia el individuo. «Así, pues», escribe Elisabeth Lenk con motivo de Nadja, «el yo que había querido incorporarse al mundo se ve rechazado hacia sí mismo. Los acontecimientos no tienen significación por sí mismos sino por el yo»377. En cambio en Noche en claro se trata del movimiento opuesto, que conduce desde el individuo hacia una despersonalización. La primera persona del singular aparece de manera indirecta con cierta frecuencia -«nosotros tres» (2), «nosotros» (12, 25), «no teníamos» (51 s.), «marchamos» (77), «mira» (78), «nos dispersamos» (98), «mis amigos» (99), «ganamos» (110), «mi amor» (113), y finalmente en los apóstrofes de los versos 118 ss.-, pero aparece sólo tres veces como forma gramatical «pura» y está en relación con «la lectura de signos» -«Leí signos» (27)-, con la palabra, si se quiere, con la comunicación -«Llevo sus palabras como un tesoro ardiendo»- (100) -y con el amor- «la mujer que amo» (114). Se trata sin duda de palabras clave con las que el yo se reúne en estos ejemplos, pero en la parte que hemos llamado punto culminante, este yo -anónimo desde el principio- se esconde detrás de los apóstrofes dirigidos a la mujer-ciudad para luego desaparecer por completo. Tenemos, por decirlo de una manera un poco patética, al final el abandono del yo ante la presencia pura de una revelación.

Tras una larga abstinencia en cuanto a textos teóricos vamos a citar, antes de terminar, otro trabajo de Octavio Paz sobre poesía moderna, texto que creemos servirá para aclarar nuestros resultados:

El poeta no es el «autor» en el sentido tradicional de la palabra, sino un momento de convergencia de las distintas voces que confluyen en un texto [...]

[...] Para los románticos, la voz del poeta era la de *todos*; para nosotros es rigurosamente la de *nadie*. Todos y nadie son equivalentes y están a igual distancia del autor y de su yo. El poeta no es «un pequeño dios», como quería Huidobro. El poeta desaparece detrás de su voz, una voz que es suya porque es la voz de nadie y la de todos<sup>378</sup>.



Al lado de este teorema -expresado por la literatura crítica de manera muy parecida<sup>379</sup>- creemos que hay un segundo punto de referencia para aquella desaparición del yo ante algo superior: nos hemos referido de vez en cuando a la mística y acabamos de hablar de «revelación». Con esto queremos indicar paralelos estructurales, no religiosos -a pesar de que Paz hable, refiriéndose a la poesía, sin reserva de lo «sagrado». *Noche en claro* es un texto en que la noche, paradójicamente, ilumina. El título, es verdad, no significa proverbialmente nada más que «noche sin sueño», pero está sin duda permitido, cuando se trata de un tan excelente conocedor del siglo de oro como lo es Octavio Paz, pensar también en la «verdadera» mística española y la imagen de la noche clarificadora empleada por ella:

Resta, pues, que decir aquí que esta dichosa *Noche*, aunque oscurece el espíritu, no [lo] hace sino para darle luz para todas las cosas<sup>380</sup>.

## 2010 - Reservados todos los derechos

Permitido el uso sin fines comerciales

Facilitado por la Biblioteca Virtual Miguel de Cervantes

Súmese como <u>voluntario</u> o <u>donante</u> , para promover el crecimiento y la difusión de la <u>Biblioteca Virtual Universal</u> www.biblioteca.org.ar

Si se advierte algún tipo de error, o desea realizar alguna sugerencia le solicitamos visite el siguiente <u>enlace</u>. <u>www.biblioteca.org.ar/comentario</u>

